
Kloosterdag 
T H U I S  V E R S T I L L E N  I N  H E T  R I T M E  VA N  D E  G E T I J D E N



Wat je hier in handen hebt, is een oefenboek voor thuis-
monniken: een handleiding om thuis in je eigen privé-situ-
atie praktisch kennis te maken met en te oefenen in een 
aantal centrale waarden uit het leven van monniken en 
monialen (vrouwelijke religieuzen). De kern van de oefe-
ning is om 24 uur in stilte te leven en te werken in het ritme 
van de kloosterlijke getijden: de vaste mo-
menten van de dag, waarop kloosterlingen 
hun andere bezigheden onderbreken en 
samenkomen in de kapel om God te loven 
met gebed en psalmen. Dit eeuwenoude 
ritme is beschreven door Sint-Benedictus 
van Nursia in zijn regel voor monniken in 
de zesde eeuw. Moderne benedictijnse of 
cisterciënzer kloosters hebben het aantal 
getijden meestal teruggebracht tot zes of 
zeven, maar Benedictus spreekt van acht momenten. 

De kiem van dit boek is gelegd door De Voorde in Laag-
Zuthem: een centrum voor persoonlijke en professionele 
groei op basis van mystieke inzichten en westerse psycho-
logie. Het organiseerde stiltedagen in het ritme van de ge-

tijden als onderdeel van vijfdaagse retraites. Ik heb aan 
veel van die dagen deelgenomen, onder andere als gast-
heer. Maar al snel ben ik ook met enige regelmaat thuis 
zo’n kloosterdag gaan houden, gebruik makend van het 
stramien van De Voorde: een etmaal in stilte waarin de 
acht benedictijnse gebedsmomenten werden afgewisseld 

met werk, wandelen en rust. 

In de loop der jaren heb ik dit stramien 
aangepast. Ik heb er mijn eigen praktische 
ervaringen thuis in verwerkt en verblijf in 
verschillende kloosters heeft mij geleid bij 
de vormgeving van de acht getijden. Zo 
heeft zich dit e-boek uitgekristalliseerd:  
een praktische bruikbare gids voor ieder-
een, die ernaar verlangt om thuis gevoed 

te worden door de rijke traditie van het westerse klooster-
leven. Het is een oefenboek dat je kan helpen om rust en 
verstilling in je leven te brengen. Ik hoop dat het vrucht 
mag dragen in jouw dagelijkse bestaan. Bij vragen: mail! 

Pouwel Woldendorp, www.thuismonnik.nl 

Woord vooraf 

Gebed voor de stilte 

Zoek de stilte in uw leven, 

zoek de stilte die bezielt. 

Zij die alle stilte vrezen, 

hebben nooit in ’t hart gelezen, 

hebben nooit geknield. 

http://www.thuismonnik.nl


Achtergronden 
D E E L  1



Sint Benedictus van Nursia (ca. 480-550)

St. Benedictus van Nursia 

Een groot deel van het westerse kloosterleven wordt geïnspireerd door één man: 
Benedictus van Nursia (ca. 480-550). Zijn naam leeft voort in de orde van de Bene-
dictijnen, maar ook latere hervormingen als de Cisterciënzers en de Trappisten be-
horen tot de benedictijnse familie. In de eerste helft van de zesde eeuw schreef Be-
nedictus zijn Regel voor monniken. Hoewel hij als kluizenaar wilde leven, kreeg hij 
steeds meer volgelingen en stichtte hij uiteindelijk meerdere kloosters. Met zijn re-
gel beoogde Benedictus om monniken een bepaalde levenshouding aan te leren 
(“Daarom gaan wij een school stichten voor de dienst aan de Heer” - Regel: Pro-
loog) en het samenleven in de abdij te ordenen. Zijn Regel inspireert velen: natuur-
lijk de kloosterlingen zelf (en dat al vele eeuwen lang), maar ook aan duizenden le-
ken biedt de regel een oriëntatie in hun leven. Er zijn boeken en trainingen over 
benedictijns tijdmanagement, benedictijns leiderschap en benedictijnse levens-
kunst. Een bekend voorbeeld is Een levensregel voor beginners - benedictijnse spi-
ritualiteit voor het dagelijkse leven van Wil Derkse (Lannoo, Tielt 2001). 

Benedictijnse spiritualiteit (en zijn Regel) is een zeer nuchtere, praktische en aardse 
levenshouding, die ver afstaat van zweverigheid. Wat als eerste opvalt aan klooster-
lingen die volgens de Regel leven, is dat zij ernaar streven om alles wat zij doen (of 
het nu psalmen zingen of tuinwerk betreft) met aandacht  te doen. Daarbij cultive-
ren zij orde en schoonheid in hun omgeving: rommel en chaos staan haaks op de 

Regel van Benedictus 
H O O F D S T U K  1



R E G E L  VA N  B E N E D I C T U S

benedictijnse houding. En een derde belangrijke karakte-
ristiek is, dat de ene activiteit (bijvoorbeeld bidden in de 
kapel) niet belangrijker is of aandachtiger gedaan moet 
worden dan de andere (bijvoorbeeld het tuinpad harken). 
Deze activiteiten zijn in de ogen van Benedictus weliswaar 
niet gelijk, maar wel gelijkwaardig. Iedere activiteit biedt 
kansen om “God te loven” of, meer seculier uitgedrukt, om 
ze “goed te doen”. Deze karakteristieken, dus aandacht, 
schoonheid en gelijkwaardigheid van alle activiteiten, zijn 
belangrijke punten om in te oefenen tijdens een stiltedag 
in het ritme van de getijden. 

De eerste zinnen van de Regel geven eigenlijk in een no-
tendop de hele visie van Sint Benedictus op een goed le-
ven weer. Zij luiden in de vertaling uit het Latijn van Vin-
cent Hunink (Atheneum - Polak & van Gennip, Amsterdam 
2000): 

Luister, mijn zoon, naar de voorschriften van je leraar en 
spits het oor van je hart. Neem volgaarne de raadgevingen 

van een goede vader aan en breng ze in praktijk. 

Het gaat er dus om dat je allereerst met een open hart, dus 
met aandacht en interesse, luistert naar wat er van je ge-
vraagd wordt. Dus niet bij voorbaat al je hakken in het 

zand zetten of vanuit (voor)oordelen reageren: dan is je 
ego of persoonlijkheid aan de leiding in je leven. Nee, 
voor een benedictijnse levenshouding is het nodig om als 
het ware naar binnen te luisteren, in contact te staan met je 
kern of essentie en van daaruit te reageren. Het gaat erom 
het leven niet naar jouw hand te zetten, maar om te leven 
van wat komt en wat je daarin gegeven wordt op de plaats 
waar jij bent. En daarvoor is (alweer) aandacht nodig. 

Vervolgens is het belangrijk dat je de liefdevolle raadge-
vingen of datgene wat er van je gevraagd wordt, volgaar-
ne aanneemt. Met andere woorden dat je verantwoording 
neemt voor het feit dat er van jou iets gevraagd wordt. Je 
zegt er “ja” tegen: van mij persoonlijk wordt een antwoord 
verwacht. En tenslotte gaat het erom dat je ook daadwer-
kelijk een respons geeft, iets doet of nalaat of anderszins 
reageert. Het begint dus met luisteren, vervolgens “ja” 
zeggen en dan reageren.  

Dit e-boek geeft een leidraad om thuis een dag in stilte te 
leven in het ritme van de acht gebedsmomenten, die Be-
nedictus in zijn Regel noemt. Als je regelmatig op deze 
manier een dag invult, oefen je jezelf in het benedictijnse 
programma voor een goed leven. 



Gregoriaanse muziek

‘Zeven maal daags heb ik U lof gezongen’ 

Het bidden van de getijden of het koorgebed is een traditie die teruggaat tot in de 
eeuwen voor Christus. De joodse gebedscultuur kende al sinds de Babylonische 
ballingschap het gebruik om ‘s morgens, ‘s avonds en ook vaak ‘s middags bijeen 
te komen om op het uur van de offers in de tempel van Jeruzalem te bidden. De 
eerste christenen stonden volop in deze traditie. Later werden er andere momenten 
aan toegevoegd, die herinneren aan de uren van het lijden van Petrus respectieve-
lijk Christus. Monniken hadden alle gelegenheid om de gebedsmomenten in acht 
te nemen. Zij lieten zich daarin leiden door Benedictus, die in hoofdstuk 16 van zijn 
Regel acht dagelijkse momenten voor de beoefening van het koorgebed noemt:  

“Zoals de profeet zegt: ‘Zevenmaal daags heb ik U lof gezongen’. Dat heilige getal zeven 
maken we vol als we bij lauden, priem, terts, sext, none, vespers en completen de taken 

van onze dienst volbrengen. Want over deze dagelijkse uren zei hij: ‘Zevenmaal daags heb 
ik U lof gezongen’.  

En over het nachtofficie zegt dezelfde profeet: ‘Middenin de nacht stond ik op om u te 
verheerlijken.’ Laten wij dus op die tijden onze Schepper hulde brengen ‘voor de oordelen 
van zijn gerechtigheid’, dus bij lauden, priem, terts, sext, none, vespers en completen, en ‘s 

nachts opstaan om hem te verheerlijken.” 

Tijdens het Romeinse Keizerrijk werd de dag ingedeeld in twaalf “uren”, zes voor de 
middag en zes na de middag. Omdat de dag niet ieder seizoen even lang is, vari-
eerde de lengte van een “uur”. De joden en de eerste christenen namen die dagin-

Getijdengebed 
H O O F D S T U K  2



G E T I J D E N G E B E D

deling over en de gebedstijden zijn dan ook daarop ge-
ënt. We vinden ze terug in de naamgeving van de getijden 
in het citaat hierboven: er is bijvoorbeeld sprake van priem 
en terts, respectievelijk het eerste en het derde uur. De 
dagorde in de cisterciënzer kloosters volgt nog steeds 
deze indeling, al laten zij de priem meestal vallen. De vari-
abele uren uit de Romeinse tijd zijn inmiddels vervangen 
door vaste gebedstijden. 

Het Tweede Vaticaans Oecumenisch Concilie, ook wel be-
kend als Vaticanum II, werd van 11 oktober 1962 tot 8 de-
cember 1965 gehouden, en is bekend geworden als de 
kerkvergadering van het aggiornamento: het ‘bij de tijd 
brengen’ (=moderniseren) van de Katholieke Kerk. Dit 
concilie heeft veel wijzigingen aangebracht in het koorge-
bed: de structuur van de uren, de verdeling van de psal-
men over de gebedsstonden en de gebeden zelf werden 
aangepast. Er zijn vijf gebedsmomenten overgebleven: le-
zingendienst (metten), lauden of ochtendgebed, middag-
gebed (terts + sext + none), vespers of avondgebed en de 
completen. In kloosters die niet in de benedictijnse traditie 
staan, wordt meestal deze nieuwe structuur aangehouden. 
Kloosters van ordes zoals dominicanen en franciscanen 

perken het aantal gebedsmomenten nog verder in, omdat 
zij actieve taken in de samenleving vervullen. 

De kern van het Getijdengebed wordt gevormd door de 
150 psalmen, die worden toegeschreven aan Koning Da-
vid. Deze worden aangevuld met gezangen en lezingen. 
Alle psalmen werden aanvankelijk dagelijks gebeden, 
maar dit nam teveel tijd in beslag. Vervolgens ging men de 
psalmen verdelen over de week en nog later over twee 
weken. In kloosters van de benedictijnse familie is dit nog 
steeds gebruikelijk. Op internet kun je van verschillende 
kloosters het psalmrooster bekijken en soms via een li-
vestream de getijden meebidden met de kloosterlingen. 

Dit e-boek beschrijft een dagritme met vaste tijdstippen 
voor alle acht gebedsmomenten uit de Regel van Benedic-
tus. In de uitwerking zijn ook psalmen opgenomen, maar 
je kunt die vervangen door een andere inspirerende, poë-
tische tekst. 



De muziek van de stilte, Servire 1996

Zielentijd 

In 1996 verscheen bij Servire het boek De muziek van de stilte - een dag uit het 
kloosterleven van de benedictijn David Steindl-Rast en Sharon Lebell. Het boek is 
uitverkocht en ook tweedehands niet meer verkrijgbaar. Hij gaat kort in op de eeu-
wenoude liturgische muziek uit de rooms-katholieke traditie, het Gregoriaans. Maar 
het grootste deel van de tekst is gewijd aan de innerlijke betekenis van de acht ge-
tijden of gebeds‘uren’. Daarbij is een uur geen tijdseenheid, maar een zielenmaat. 
In zijn eigen woorden: 

“De kloosterlijke betekenis van het woord ‘uur’ is ontleend aan het Griekse woord hora, dat 
al bestond voordat wij de dag onderverdeelden in vierentwintig segmenten. Oorspronke-
lijk betekende het woord ‘uur’ iets totaal anders dan een eenheid van tijd die bestaat uit 

zestig minuten. Het is geen numerieke maat, maar een zielenmaat. 

De jaargetijden kunnen ons een beter inzicht geven in de oorspronkelijke betekenis van 
het uur. Ze illustreren de oorspronkelijke opvatting dat een jaargetijde een stemming en 

een ervaring is, en geen afgemeten periode die bijvoorbeeld begint op eenentwintig de-
cember en eindigt op eenentwintig maart. Eigenlijk zijn we meestal verbaasd als we op de 

kalender zien dat de winter op eenentwintig december begint, want het is meestal óf al-
lang, óf nog lang geen winter. Het komt maar zelden voor dat de winter op de vastgestelde 
datum begint. Jaargetijden zijn eerder kwalitatieve ervaringen: we bespeuren een subtiele 

verandering in de kwaliteit van het licht, de lengte van de dag, of hoe de lucht op onze 
huid aanvoelt. We merken intuïtief dat er in de natuur iets aan het gebeuren is. 

De uren zijn de seizoenen van de dag en oorspronkelijk werden ze op een mythische ma-
nier tegemoet getreden. De vroegere generaties van ons menselijke ras werden niet door 

Muziek van de stilte 
H O O F D S T U K  3



M U Z I E K  VA N  D E  S T I LT E

wekkers geleefd en beschouwden de uren als persoonlijkhe-
den, traden ze tegemoet als de boodschappers van de eeuwig-

heid in een natuurlijk verloop waarin de tijd groeit, bloeit en 
vrucht draagt. Binnen het zich ontvouwende ritme van alles dat 
groeit en onze aarde verandert, had elk uur een karakter en een 
aanwezigheid die oneindig veel rijker en complexer waren dan 
onze steriele klok-uren. Elk uur werd beschouwd als een bood-
schapper uit een andere dimensie, als ware het een engel. Zo 

had elk uur zijn eigen betekenis.” 

In overeenstemming met de eerste drie woorden uit de 
Regel van Benedictus (“Luister, mijn zoon”) vraagt ieder 
gebedsuur dan ook om gehoor geven aan wat er op dat 
moment voor je ligt. En gehoor geven betekent dat je be-
wust leeft en je leven van binnenuit doelbewust stuurt in 
antwoord op het werkelijke ritme van de dag: het specifie-
ke karakter van ieder getijde. Je wordt dan niet langer 
meegesleurd door de eisen van de klok, door wereldlijke 
agenda’s, door te reageren op uiterlijke impulsen. Een ge-
bedsmoment is dan niet langer een losstaande onderbre-
king van het dagritme, maar het begin van een getijde van 
de dag met een specifieke kleur. 

Als je leeft in de werkelijke ritmes van de dag, dan leer je 
luisteren naar de muziek van het moment: naar de verlan-
gens  en ook naar de nuchtere aanwijzingen. Als je op 
deze manier met tijd leert omgaan, dan open je geleidelijk 

steeds meer je hart voor de muziek van de stilte: de mu-
ziek van de ziel. 

De innerlijke betekenis van ieder van de acht getijden be-
schrijft Br. Steindl-Rast in zijn boek. In het derde deel van 
dit e-boek vind je mijn persoonlijke uitwerking van het 
dagritme volgens de getijden, die de ruggengraat vormt 
voor 24 uur werken en leven in stilte: de kloosterdag. Met 
behulp van de teksten van Br. Steindl-Rast karakteriseer ik 
elk van de acht getijden. Zo kan ook jij in je eigen woon-
omgeving aan den lijve ervaren hoe je bewuster de dag 
kunt beleven.



Voorbereidingen 
D E E L  2



Ora, labora, lege 

Abdijen kennen een vaste dagstructuur. Als kloostergast vind je die dagstructuur 
terug op je kamer in de vorm van een lijst met vaste tijdstippen voor de maaltijden, 
de gebedsmomenten en de nachtstilte. De tijd tussen de vaste momenten in kent 
ook vaste ingrediënten: werk, (geestelijke) lezing, persoonlijk gebed en ontspan-
ning (recreatie). Het devies ora et labora (bid en werk) is buiten het klooster alge-
meen bekend, maar de Regel van Benedictus schrijft nog een derde dagelijkse ac-
tiviteit voor: lege (lees). Ondanks hun verschillende karakter bieden alledrie de 
mogelijkheid om God te loven, het wezen van het kloosterleven. 

Ook een kloosterdag thuis heeft een vaste dagstructuur nodig. Mijn invulling hier-
van vind je in deel 3 (hoofdstuk 6). Ik heb geëxperimenteerd met andere tijden 
maar ik heb ervaren, dat deze momenten voor mij het beste werken. Je bent na-
tuurlijk vrij om de tijden aanpassen aan je eigen levenswijze, maar ik adviseer je om 
eerst eens mijn voorbeeld te gebruiken. De drie activiteiten bidden, werken en le-
zen kom je in mijn voorbeeld van een dagstructuur weer tegen. Samen met uitleg 
over begrippen als monnikenwerk en kloostercel krijg je in het volgende hoofdstuk 
praktische aanwijzingen voor de invulling van een kloosterdag thuis. 

Dagstructuur 
H O O F D S T U K  4



D A G S T R U C T U U R

Overzicht kloosterdag 

De acht gebedsmomenten of getijden: vigilie t/m comple-
ten, vormen net als in een klooster de ruggengraat van 
jouw kloosterdag, maar de stilte begint al de avond daar-
voor. Je sluit jouw normale dagritme af en begint de kloos-
terdag op de vooravond om 21:00 u met een gebedsmo-
ment. Deze dagsluiting kun je op verschillende manieren 
invullen. Je kunt er een eigen invulling aangeven, bijvoor-
beeld met stil worden, een terugblik op de dag in gebed 
of meditatie of afsluiten met muziek. Je kunt de tijd ook 
gebruiken om een leerwens te formuleren (zie volgende 
paragraaf). 

De dagsluiting op de vooravond duurt ongeveer 20 minu-
ten tot een half uur. Vervolgens gaat de stilte in tot en met 
de completen om 19:00 u ’s avonds de volgende dag. Het 
is verstandig om na de dagsluiting naar bed te gaan: het 
eerste gebedsmoment volgens de dagstructuur is de vigi-
lie om 2:30 u ’s nachts. Kleed je niet aan maar ga gewoon 
in nachtkleding naar je gebedsplek en sla een deken om 
je heen of trek een ochtendjas aan.  

Na de vigilie kun je weer naar bed voor nog een paar uur 
slaap tot aan het moment van opstaan en daarna het vol-

gende getijde: de lauden. De rest van de stiltedag wisse-
len de momenten van gebed, werken en lezen elkaar af 
totdat je om 19:20 u na de completen deze dag afsluit en 
de stilte (als je wilt) weer verlaat. Momenten van ontspan-
ning (koffie, thee, een drankje aan het eind van de mid-
dag) en eten vinden plaats in de uren tussen de gebeds-
momenten in. In deel 3 bied ik je als inspiratiebron mijn 
persoonlijke invulling van dit globale dagritme. 

Leerwens 

Je kunt een extra waardevolle invulling aan de kloosterdag 
geven, als je de dag kleurt met een zogeheten leerwens. 
De dagsluiting op de vooravond kun je gebruiken om 
deze leerwens te formuleren.  

De leerwens is een verlangen of thema dat de hele kloos-
terdag op de achtergrond aanwezig is. In muzikale termen 
is de leerwens het ware de grondtoon van de kloosterdag. 
Jouw ervaringen gedurende de dag kun je spiegelen aan 
je leerwens. Het helpt als je belangrijke ervaringen en in-
zichten die je gedurende de dag opdoet, noteert in een 
dagboek. Tijdens de completen verbind je dan de aante-
keningen en je leerwens met elkaar. Zo wordt de op-
brengst van de dag helder voor je. 



D A G S T R U C T U U R

Je formuleert de leerwens dus op de vooravond. Een 
leerwens gaat uit van interesse in jezelf: jij als unieke mens 
met jouw eigen tekortkomingen en overvloed. De leer-
wens gaat niet over moeten maar over nieuwsgierigheid 
en verlangen om te groeien als mens. Een leerwens is een 
thema in je leven, dat op dit moment aan de beurt is om 
aandacht te krijgen. Je kunt als volgt vanuit verlangen en 
nieuwsgierigheid tot een goede formulering komen. 

Als je tijdens de dagsluiting bent gaan zitten, concentreer 
je je op de ademhaling. Volg de ademhaling gewoon in 
haar eigen ritme: je hoeft er niets aan te veranderen. Lang-
zamerhand ontspan je dan en als het stil geworden is van 
binnen, stel je jezelf een van de volgende vragen. Wat wil 
ik leren deze dag? Waarin wil ik groeien? Wat in mijn leven 
verdient nu mijn aandacht en liefde?  

Proef de antwoorden in jezelf en neem de tijd om tot een 
goede formulering te komen. Begin bv. met “Ik wil leren 
om…”, “Ik verlang naar…” etc. De leerwens gaat altijd over 
“ja”, dus schrap het woordje “niet” uit de formulering. Een 
echte leerwens kent geen enkel spoor van oordeel of zelf-
verwijt en is zeker niet normatief. Als zoiets toch in de for-

mulering doorschemert, dan heb je je echte verlangen 
nog niet te pakken.  

Als je de goede formulering hebt gevonden, noteer deze 
dan in je dagboek. Tijdens de kloosterdag noteer je be-
langrijke inzichten, gevoelens en gedachten die opkomen 
in je dagboek. Spiegel deze notities aan je leerwens en zie 
zo welke vruchten de kloosterdag oplevert voor jouw wens 
of verlangen. 



Als je voor het eerst een kloosterdag houdt, dan spelen allicht allerlei praktische 
vragen door je hoofd. Vragen bijvoorbeeld over wat je nodig hebt voor zo’n kloos-
terdag, hoe je de ruimte het beste kunt inrichten, hoe je om moet gaan met huis-
genoten zoals partner of kinderen die jouw stilte doorbreken, enzovoort. In dit 
hoofdstuk geef ik praktische aanwijzingen voor het houden van een kloosterdag in 
huiselijke omgeving. Je zult merken dat zo’n dag de eerste keer voor jouzelf en/of 
je huisgenoten op sommige momenten ongemakkelijk zal voelen. Kijk dat onge-
mak gewoon in de ogen: het hoort erbij en een volgende keer is het weer anders. 

Eigen ruimte 

Het belangrijkste waar je voor moet zorgen is, dat je in huis een eigen ruimte hebt 
die deze 24 uur helemaal voor jou en jouw kloosterdag vrijgehouden wordt. De 
woonkamer die je ook met anderen moet delen is ongeschikt voor de verstilling die 
jij wilt bereiken, dus zorg voor een eigen ruimte. Het is ideaal wanneer je in de ruim-
te niet teveel gestoord wordt door geluiden van buiten, maar dat heb je natuurlijk 
vaak niet zelf in de hand. Deze ruimte gebruik je voor de vaste gebedsmomenten. 
Als het praktisch gezien mogelijk is, kun je de ruimte ook gebruiken voor andere 
activiteiten zoals lectio divina, monnikenwerk of om in je dagboek te schrijven. Een 
ander plek voor lectio of dagboekschrijven kan jouw kloostercel zijn. 

Praktische aanwijzingen 
H O O F D S T U K  5



P R A K T I S C H E  A A N W I J Z I N G E N

Kloostercel  

De ruimte in het klooster die bij het gebedsmoment van 
de none hoort, is de cel van de monnik. In zekere zin is je 
cel eigenlijk je thuis in het klooster. Het is een plaats van 
vrede, maar ook de plek waar je met jezelf alleen bent, 
waar je jezelf tegenkomt. Het is de plek om jezelf en ande-
ren te vergeven in het licht van Gods grenzeloze vergiffe-
nis. Het is een plek om de werkelijkheid onder ogen te 
zien en vrede te sluiten met jezelf. Dat kan de ruimte zijn 
waar je de gebedsmomenten hebt, maar ook je slaapka-
mer kan jouw cel zijn. Of een hoek in de woonkamer ver-
stopt achter een boekenkast of bv. een tuinhuisje. Als het 
maar een plek is waar je je in stilte terug kunt trekken. 
Zonder huisgenoten, alleen met jezelf en met God. 

Aankleding gebedsplek 

Probeer de ruimte met je gebedsplek een beetje sober te 
houden, zodat je niet teveel wordt afgeleid. Zoek in de 
ruimte een plaats waar je jouw gebedsplek inricht. Het is 
fijn als je vanaf die plaats door een raam naar buiten kunt 
kijken: zo zie je met het verstrijken van de dag het daglicht 
verschijnen en weer verdwijnen. Zorg voor een zit- of me-
ditatiekussen, een zitbankje zoals bij Zen-meditatie wordt 

gebruikt of voor een rechte stoel om tijdens de gebeds-
momenten op te zitten. Zet een kaars voor je neer, bij-
voorbeeld in het raam, die je bij het begin van het ge-
bedsmoment aansteekt en aan het eind weer uitblaast. 
Richt de gebedsplek verder geheel op eigen wijze in, bv. 
met wierook, een klankschaal, een icoon of Christus-beeld, 
enz. De bedoeling is dat het jouw plek wordt die je helpt 
om innerlijk te verstillen. 

Muziek 

Muziek kan behulpzaam zijn om innerlijke stilte te berei-
ken. Daarbij kun je denken aan Gregoriaanse zang of mys-
tieke muziek uit andere culturen of bv. aan oude muziek 
van componisten als Johannes Ockeghem of Hildegard 
von Bingen. Het werkt heel praktisch om de muziek op een 
smartphone op te slaan in de vorm van afspeellijsten. Je 
maakt dan per gebedsmoment een afspeellijst en op ge-
zette tijden tijdens zo’n gebedsmoment speel je een 
nummer van de juiste afspeellijst af. 

Smartphone 

Als je een smartphone bezit, stel dan voor elk gebedsmo-
ment een wekker in. Door de smartphone bij je te houden 



P R A K T I S C H E  A A N W I J Z I N G E N

kun je zonder klokkijken meedeinen op het ritme van de 
getijden. Houd rekening met de tijd om je gebedsplek te 
bereiken bij het instellen van de wekkers. 

Huisgenoten 

Realiseer je dat zo’n kloosterdag voor jezelf en je huisge-
noten de eerste keer wennen zal zijn. Jij zit in een andere 
energie en een ander ritme dan zij. Maak afspraken hoe je 
toch met elkaar kunt communiceren als dat nodig is. Dat 
kan bv. met briefjes, maar er is niets op tegen om eens ja 
of nee te zeggen tijdens jouw kloosterdag. Het gaat erom 
dat je in zo’n geval vanuit innerlijke stilte antwoord geeft. 
Maar ga niet in op pogingen om een gesprek te beginnen. 

Denk bij het maken van afspraken met huisgenoten vooral 
ook aan de gezamenlijke momenten zoals koffie, thee en 
de maaltijden. Spreek af of je deze momenten samen bent 
of dat je toch liever alleen blijft. De vespers is bij uitstek 
een moment om wel samen te zijn, maar dan wel in stilte. 

Overgave 

Misschien wel de belangrijkste tip voor een kloosterdag is: 
geef je over en dein mee op het ritme van de getijden. 

Doe je horloge af en kijk niet op de klok, maar gebruik je 
smartphone om je te waarschuwen als het tijd is voor ge-
bed. Zo ervaar je optimaal de positieve werking van tijd en 
dagstructuur in je leven.  

Ora (gebedsmoment) 

De aanvangstijden en de duur van de gebedsmomenten 
bepaal je zelf. Ga uit van 15 - 30 minuten per getijde. Wil je 
aansluiten bij de kloosterpraktijk reken dan voor de grote 
uren (vigilie, lauden, verspers) op een half uur gebedstijd 
en voor de kleine uren (priem, terts, sext, none) op een 
kwartier. De completen duurt ca. 20 minuten. Mijn voor-
beeld in hoofdstuk 6 gaat uit van deze gebedsduur. 

De kloosterdag is niet bedoeld om “kloostertje te spelen”, 
maar om gevoel te krijgen voor de specifieke kleur van ie-
der getijde. Daarom is het verstandig om niet de klassieke 
liturgie van de getijden in het klooster te volgen, maar om 
tijdens ieder gebedsmoment stil te staan bij de karakteris-
tiek van dat uur. In hoofdstuk 6 help ik je hierbij door uitleg 
te geven over het karakter van ieder getijde. Ik geef je ook 
een aantal vragen mee ter overweging. 



P R A K T I S C H E  A A N W I J Z I N G E N

Je kunt extra hulpmiddelen gebruiken om je de betekenis 
van een gebedsmoment eigen te maken. Ik heb voor ieder 
getijde een psalm uitgezocht die past bij de karakteristiek 
van dat specifieke uur en ik gebruik afspeellijsten met 
Gregoriaanse muziek op mijn smartphone om meer te ver-
stillen. Ook gedichten vormen een goede inspiratiebron. 
Op mijn eigen kloosterdagen gebruik ik bij ieder ge-
bedsmoment de uitleg en overwegingen uit hoofdstuk 6, 
een psalm en Gregoriaanse muziek. Probeer dit eens en 
pas de opzet aan je eigen behoeftes aan. 

Labora (monnikenwerk) 

Een deel van de tijd is bestemd voor werk: monnikenwerk. 
Een belangrijk kenmerk is, dat het eenvoudig werk is: bij 
voorkeur handwerk en geen hoofdwerk. Handwerk maakt 
het eenvoudiger om een goede houding tegenover werk 
te ontwikkelen. Die houding sluit aan bij de visie van be-
nedictijnen op het goede leven waarover je hoofdstuk 1 
hebt kunnen lezen: luisteren wat er van je wordt gevraagd, 
dat van harte aannemen en dan daadwerkelijk respons 
geven. Vertaald naar werk betekent dit, dat je niet direct je 
werk binnenstormt, maar eerst innerlijk stil staat om voor 
jezelf overzicht te krijgen wat er nú aan de orde is. Daar 

zeg je van harte “ja” tegen en dan handel je pas. De priem 
is bij uitstek het uur om deze houding te oefenen. Dat lukt 
eenvoudiger met handwerk dan met hoofdwerk. Huishou-
delijk werk, werken in de tuin, was opvouwen en oprui-
men: allemaal goede voorbeelden van monnikenwerk om 
mee te oefenen. 

Lege (lectio divina) 

De lectio divina (geestelijke lezing) is een bijzondere ma-
nier van het omgaan met heilige of spirituele teksten. Het 
gaat erom dat je een “voedende” tekst, dus bv. geen thril-
ler, heel langzaam leest, bij voorkeur hardop, zodat je de 
woorden echt in je mond neemt en ze proeft. Er wordt ge-
lezen tot een woord of een frase je raakt, tot je als het ware 
ergens blijft haken. Dit woord of deze frase herhaal je dan 
hardop, je herkauwt als het ware. Dan stop je om ruimte te 
maken voor associaties: wat zegt dit woord of deze frase 
mij? Wat raakt mij erin? Waarom raakt het mij? Wat zou het 
in mijn context kunnen betekenen? Als de tekst voldoende 
is uitgekauwd, ga je langzaam weer verder, totdat je weer 
geraakt wordt. Enz., enz. Je kunt in je dagboek aanteke-
ningen maken van inzichten die je op deze manier opdoet.



Uitvoering 
D E E L  3



Een leidraad 

Met de informatie uit de vorige hoofdstukken kun je jouw eigen invulling aan een 
kloosterdag geven. Belangrijk is dat je tijden vastlegt voor de gebedsmomenten 
(ora) en dat je monnikenwerk (labora) en geestelijke lezing (lege) een plek geeft in 
je dagstructuur. Als je bij de invulling rekening houdt met het karakteristiek, met de 
kleur van ieder “uur” dan oefen je jezelf in leven op een natuurlijk ritme. Bij mijn ei-
gen maandelijkse kloosterdag maak ik hiervoor gebruik van de uitleg van broeder 
Steindl-Rast in Muziek van de stilte (zie hoofdstuk 3). 

In dit hoofdstuk bied ik je als leidraad mijn eigen invulling van een kloosterdag aan. 
Je krijgt eerst een overzicht van de dagstructuur die ik gebruik, waarna ik je voor 
ieder gebedsmoment een pagina met materiaal aanbied. Je krijgt een korte karak-
teristiek van het getijde, die afkomstig is van Br. Steindl-Rast. Vragen ter overweging 
helpen om tijdens het gebedsmoment of in de tijd daarna jouw gevoel voor dat 
specifieke getijde te verdiepen. Een psalm die past bij het getijde, completeert de 
pagina. De tekst kun je opzoeken in een psalmboek of bijbel. Als ik een kloosterdag 
heb, lees ik de teksten hardop en wissel ik ze af met stille meditatie en met Grego-
riaanse muziek. Kies je eigen tijdstippen voor de gebedsmomenten, maar zorg dat 
je de vigilie viert terwijl het nog donker is.  

De kloosterdag 
H O O F D S T U K  6



02:30 - 03:00 Vigilie, de nachtwake 

06:00 - 06:30 opstaan, douchen 

06:30 - 07:00 Lauden, het dagen van het licht 

07:00 - 08:00 ochtendwandeling en ontbijt 

08:00 - 08:15 Priem, doelbewuste start 

08:15 - 10:00 monnikenwerk, koffie zetten 

10:00 - 10:15 Terts, zegening 

10:15 - 12:15 koffie in stilte, monnikenwerk 

12:15 - 12:30 Sext, bezieling en overtuiging 

12:30 - 14:30 lunch, monnikenwerk, langere wandeling 

14:30 - 14:45 None, het lengen van de schaduwen 

14:45 - 17:00 thee in stilte, naar je cel, lectio divina 

17:00 - 17:30 Vespers, het ontsteken van de lampen 

17:30 - 19:00 lectio divina, recreatie, dagboek 

19:00 - 19:20 Completen, het voltooien van de cirkel 

Overzicht

21:00 - 21:30 dagsluiting, begin van de stilte

19:30 einde van de stilte



Karakteristiek 

De vigilie is het uur van de duisternis en de stilte. Het is het 
uur van de nachtwake in het klooster, de tijd om vertrouwd 
te raken met de duisternis. De vigilie nodigt je uit om de 
duisternis te vertrouwen in weerwil van de angst die ze op-
roept. Als je haar tegemoet treedt met de moed die open-
staat voor het leven, ontdek je een groot geheim: er schijnt 
licht in de duisternis. Niet naar de duisternis toe, maar te 
midden van de duisternis. 

Het uur van de vigilie is ook een symbool van het wakker 
worden. Wakker worden is onze taak in het leven. Wakker 
worden vraagt van ons een afwachtende, luisterende hou-
ding die vooraf gaat aan waarachtige woorden of gezan-
gen. Zo roept de vigilie op tot liefdevol luisteren. Monni-
ken worden aangemoedigd om met hun hart te luisteren 
opdat ze uiteindelijk datgene zullen opmerken ‘wat het 
oog niet heeft gezien en het oor niet heeft gehoord.’ 

Het contemplatieve moment van de vigilie verrijkt de dag 
met betekenis en vreugde. Niets is zo belangrijk in ons le-

ven als de overvloed. Waar overvloed is, heerst vreugde. 
Daarom is soberheid het enige wat we nodig hebben: an-
ders verwordt overvloed tot overmaat. De vigilie is dus het 
getijde dat jou oproept voeling te krijgen met dat sobere, 
duistere maar van genade vervulde mysterie waarin wij zijn 
ondergedompeld. 

De engel van de vigilie daagt ons uit om het mysterie van 
een duisternis die licht uitstraalt de hele dag met ons mee 
te dragen; mee te dragen in verwondering en vreugde, als 
een melodie die we niet kunnen vergeten.

Vigilie, de nachtwake  
2 : 3 0  -  3 : 0 0  P S A L M  6 3

Overweeg: 

Wat betekent duisternis voor mij: 

• wat is het in mijn leven? 

• laat ik het toe? 

• ga ik het uit de weg?



Karakteristiek 

De lauden voert ons vanuit de duisternis naar het licht. Tij-
dens de lauden ontvangen we de nieuwe dag als een ge-
schenk. Elk geschenk biedt de gelegenheid om zich te 
verblijden en te genieten van het moment. Het leven 
wordt ons geschonken; elk moment wordt ons geschon-
ken. Het enige passende antwoord is dus dankbaarheid.  

Als je de dankbare vreugde cultiveert, kun je ongeacht de 
gebeurtenissen gelukkig zijn. Soms begrijpen we dit ver-
keerd. We denken dat mensen dankbaar zijn omdat ze ge-
lukkig zijn. Maar klopt dat wel? Als je goed kijkt, zul je ont-
dekken dat mensen gelukkig zijn juist omdat ze dankbaar 
zijn. Als we dankbaar zijn voor wat ons geschonken wordt, 
hoe moeilijk en onwelkom dat geschenk ook is, maakt de 
dankbaarheid zelf ons gelukkig. 

Het tegenovergestelde van dankbaarheid is niets waarde-
ren. Zolang we niets waarderen, zullen we nooit het licht 
zien en zal de werkelijkheid ondoorzichtig blijven. Maar 

naarmate je toestaat dat de verwondering door je leven 
stroomt, wordt je leven doorzichtig en vreugdevol. 

De lauden is ook het moment dat wat zich in het duistere, 
verborgen deel van ons leven heeft afgespeeld, aan het 
licht wordt gebracht. Dit is een positieve vorm van oorde-
len: geen veroordelen maar het tegemoet treden van de 
werkelijkheid vol verwondering over de nieuwe dag. 

Als je de nieuwe dag als een geschenk begroet, loodst 
een gevoel van dankbaarheid je door de volgende uren. 

Lauden, het dagen van het licht 
6 : 0 0  -  6 : 3 0  P S A L M  6 6

Overweeg 

Wat betekent dankbaarheid voor mij? 

• waarvoor ben ik dankbaar in mijn 
leven? 

• laat ik het toe? 

• ga ik het uit de weg?



Karakteristiek 

Tijdens de priem gaat het erom het dagelijkse werk op 
een juiste manier en vol overgave te beginnen. Realiseer je 
dat werk altijd werk voor de gemeenschap is, of je dat nu 
beseft of niet. Al het werk is met elkaar verweven. Jouw 
werk is een bijdrage aan de hele gemeenschap. Het is be-
langrijk om je werk als een uitdaging te zien die je met vol-
le overgave aan gaat en niet als een routineklusje. Houd 
van je werk vanwege de bezigheid zelf - doe het omwille 
van het werk. Werk uit liefde voor degenen van wie je 
houdt. Liefde is de beste reden voor onze arbeid. 

Tijdens de priem krijg je de gelegenheid om je gemoed 
op orde te brengen en na te denken over wat werkelijk van 
belang is. Het gaat erom dat je leert gehoorzaam te zijn: 
liefdevol en aandachtig luisteren naar het woord van God 
dat ons van moment tot moment bereikt. Met andere 
woorden: het moment zèlf maakt je duidelijk wat er op dat 
moment aan de orde is om te doen. En dan is het aan jou 
om er antwoord op te geven, in actie te komen. 

Neem je tijdens de priem voor om alles uit te voeren op 
de manier waarop we kinderen leren over te steken: stil-
staan, kijken en gaan. Voor een doelbewuste start las je 
eerst een pauze in, al is het maar een fractie van een se-
conde. Het tweede element is kijken. Stilstaan heeft geen 
zin als je niet kijkt. Kijk eerst naar alle dingen die met een 
handeling gemoeid zijn. Als laatste moet je aan de slag 
gaan. Stilstaan heeft geen zin als je niet kijkt, en stilstaan 
en kijken hebben geen zin als je niet aan de slag gaat. Die 
drie horen samen en op deze manier werk je bewust. 

Priem, doelbewuste start 
8 : 0 0  -  8 : 1 5  P S A L M  9 2

Overweeg 

Wat betekent werk (in heel ruime zin) 
voor mij? 

• wat is het in mijn leven? 

• welke waarde geef ik het? 

• waar oordeel ik, wijs ik af?



Karakteristiek 

De terts is een kleine gebedspauze. Het innerlijke gebaar 
van de terts bestaat uit eenvoudig een paar ogenblikken 
stilte, waarin je je opent voor de kracht van de Heilige 
Geest, de kracht van de liefde die het universum voort-
stuwt. Wees stil en spreek een zegen uit. Wees stil en wees 
dankbaar. Wees je bewust van de zegeningen, van de ge-
schenken in je leven en deel ze met anderen. 

Het gebed tijdens de terts herinnert ons aan de uitstorting 
van het Heilige Geest met Pinksteren. Wij ervaren dat uit-
vloeien van de geest als zegening. De zegen die we op dit 
uur vieren is de levensadem, de levenskracht. Die levens-
kracht vloeit in ons als een zegen en wil uit ons vloeien als 
een zegen voor anderen. Dat kan met een vriendelijk 
woord, een glimlach, een onopvallend welwillend gebaar 
of door ze in stilte het beste toe te wensen.  

Wees je van die zegen van de levenskracht bewust en geef 
hem door. Je kunt dit oefenen door op je ademhaling te 
letten: elke inademing vloeit naar binnen als een zegen en 

elke uitademing vloeit weer naar buiten als een gedeelde 
zegen. 

Tijdens de terts oefenen we ons in bescheiden, aardse 
manieren om te dienen en zorg te dragen voor details. Zo 
kweek je een houding van zorg en tederheid. Bij dit uur 
horen zowel de levenskracht als de verfijning. Het is een 
tijdstip om vol enthousiasme de levensvreugde te vieren 
en ook om tedere zorg aan de dag te leggen. De geest 
van het universum is zowel energie als zorg. 

Terts, zegening 
1 0 : 0 0  -  1 0 : 1 5  P S A L M  6 7

Overweeg 

Wat betekent zegening voor mij? 

• wat is dat in mijn leven? 

• waar is vervulling? 

• waar oordeel ik het ontbreken?



Karakteristiek 

De sext is het midden van de dag. Het is het uur van bezie-
ling en overtuiging, maar ook van de verleiding tot luiheid 
en wanhoop. Het is een tijd van innerlijke kracht en kansen, 
maar ook het uur van crisis. Op dit uur beslis je over het lot 
van je dag: hernieuw je jouw bezieling en overtuiging of 
laat je jouw vastberadenheid ondermijnen? 

De sext is een moment om stil te zijn en om vrede te bid-
den midden op de dag. Het is het moment om je niet om 
je eigen behoeften te bekommeren maar om te kijken wat 
je buurman nodig heeft. De sext is het moment om je over 
te geven aan het leven en de levensstroom en te beseffen: 
“Ik ben geliefd”. Naarmate je meegaat met de levensadem, 
vind je vrede in je leven.  

De sext wordt dus geassocieerd met de stilte en de vrede 
van de noen. Maar de sext gaat ook gepaard met crisis en 
gevaar. Een crisis is een uitscheiding, een uitziften van 
datgene wat levengevend is en kan blijven bestaan van 
datgene wat dood is en achtergelaten moet worden.  

Een persoonlijke crisis bevat altijd drie elementen. Eerst 
krijg je het gevoel dat je zo niet verder kunt, dat je voor 
een muur staat. Dan krijg je het gevoel dat je iets moet af-
werpen om door te kunnen gaan. Het derde en belangrijk-
ste element in dat proces is leiding: leiding door de le-
venskracht of zegen. Stel je open voor de vraag: “Waar 
vind ik nu leiding? Wat schenkt mij vreugde in plaats van 
troosteloosheid?” Een crisis moeten we met vertrouwen 
tegemoet treden en in vertrouwen afwachten is een waar-
lijk overtuigende manier van bidden. 

Sext, bezieling en overtuiging 
1 2 : 1 5  -  1 2 : 3 0  P S A L M  1 2 1

Overweeg 

Wat betekent crisis voor mij? 

• waar kan ik zien dat het een kans 
voor hernieuwing is? 

• waar ga ik het uit de weg? 

• waar kan ik leiding vinden?



Karakteristiek 

De none is het uur in de namiddag waarop de schaduwen 
gaan lengen. Het is het uur om de werkelijkheid onder 
ogen te zien en vrede te sluiten met jezelf, ook met je te-
kortkomingen en de dingen die niet lukken. Het is nu tijd 
om het verval tegemoet te treden, de kleine dood van elke 
voorbijgaande dag. Bij de none krijgen we te maken met 
met de realiteit dat in het menselijke leven niets eeuwig 
duurt. Hoe ga je hiermee om? Dood en vergankelijkheid 
maken deel uit van het leven.  

De none is het moment om te leren de dood steeds voor 
ogen te houden. Dat betekent niet dat je door doodgaan 
in beslag wordt genomen, maar dat je gehoor geeft aan 
de uitdaging om volop in het nu te leven en iets van jouw 
leven te maken. Als je iets van de dag of je leven maakt, zul 
je ook in staat zijn om deze los te laten als het zover is. 

Er zijn drie vormen van geven die je in de loop van de dag 
kunt beoefenen. De eerste is het weggeven, in de zin van 
het wegschenken van het werk dat door je handen tot 

stand is gekomen. Het tegenovergestelde is in bezit ne-
men. Tijdens de priem leg je je toe op weggeven. 

De tweede vorm is geven in de zin van schenken van 
dankbaarheid, vanuit iets ter harte nemen. Het tegenover-
gestelde is geen waardering hebben. Dankbaarheid beoe-
fen je vanaf de lauden de hele dag. 

De derde en grootste vorm van geven oefen je tijdens de 
none: het vergeven. Ook van jezelf. Dat betekent dat je 
zonder oordeel schuld op je neemt. Door vergeven neem 
je schuld weg. Het tegenovergestelde is aanstoot nemen. 

None, het lengen van de schaduwen 
1 4 : 3 0  -  1 4 : 4 5  P S A L M  5 1

Overweeg 

Wat betekent vergiffenis voor mij? 

• wat is het in mijn leven? 

• waar laat ik los? 

• waar houd ik vast?



Karakteristiek 

De vespers viert het ontsteken van de lampen; ze is de te-
genhanger van de lauden, waarmee we de komst van het 
natuurlijke licht vieren. De vespers is het uur van innerlijke 
vrede en sereniteit. We verzoenen ons met de tegenstel-
lingen in onszelf en om ons heen. Dankzij de geest van 
vergiffenis van de none, kun je de dag loslaten en je ope-
nen voor de stille schoonheid van de avond. 

De Duitse dichter Rainer Maria Rilke beschrijft in een 
prachtig gedicht de karakteristiek van dit uur. Geparafra-
seerd schrijft hij het volgende. 

“Wie de vele tegenstellingen in zijn leven tot een eenheid 
smeedt, en ze dankbaar tot één symbool maakt, verdrijft 
alle rumoer uit zijn paleis en hernieuwt zijn feestelijkheid. 
Dan bent U, God, de gast die hij ontvangt in de kalme 
avonduren. U bent nabij in zijn eenzaamheid, het stille 
middelpunt van zijn monologen. En met elke cirkel die hij 
om U beschrijft, vergroot U zijn bereik tot voorbij de tijd.” 

De vespers is een oproep om in de wereld alle mogelijke 
licht te ontsteken: een oproep tot naastenliefde. Ook wij 
zelf hebben die liefde en aandacht nodig en tijdens de 
vespers beseffen we dat des te meer. 

Een plek om die innerlijke vrede te ervaren is de tuin van 
je huis of een park in de buurt. Ruik, kijk en proef hoe de 
dag met zijn drukte en gedoe verglijdt en de stilte van de 
avond zich openbaart. Kom samen met je huisgenoten en 
geniet van elkaars nabijheid. En vergeet niet om die stille 
gast te ontvangen: God. 

Vespers, het ontsteken van de lampen 
1 7 : 0 0  -  1 7 : 3 0  P S A L M  8 4

Overweeg 

Wat betekent innerlijke vrede voor mij? 

• wat is het in mijn leven? 

• waar laat ik het toe? 

• waar wijs ik het af?



Karakteristiek 

De completen vormen de afsluiting van de kloosterdag. 
We betreden het holst van de nacht. Tijdens de completen 
vraag je jezelf af wat er verkeerd is gegaan die dag. Vaak 
zul je ontdekken dat dingen fout gaan als je reageert of 
ergens aan begint zonder dat je eerst stilstaat, kijkt en met 
een doelbewuste, heldere geest aan de slag gaat. 

De completen verbinden het einde van de dag met het 
einde van het leven zelf. Ze versterken het idee dat ons 
dagritme parallel loopt aan het ritme van ons leven. De 
manier waarop we elk uur en elke dag leven, bepaalt het 
karakter van ons leven. 

Tijdens de completen betreed je de nacht. De nacht roept 
in ons een instinctieve angst op voor gevaar. In wezen is 
de duisternis onze angst voor het onbekende. We vrezen 
de duisternis om ons heen, omdat we de duisternis van de 
verborgen gebieden van onze ziel vrezen. De completen 
nodigen je uit om met dit innerlijke besef de duisternis 
met vertrouwen en geloof tegemoet te treden. De comple-

ten moedigen ons aan om met vertrouwen onder ogen te 
zien, dat de kosmos feitelijk voor ons gereed ligt, als een 
verzorgend thuis. Je mag schuilen onder Gods vleugels, 
zoals de psalm het formuleert. 

Als je bent voorbereid door de completen, treed je jouw 
nachtrust met diep vertrouwen en vreugdevolle verwach-
ting tegemoet. Je poogt je hart te openen voor de zegen 
van de rust en de belofte van dromen. Je mag vertrouwen 
in het unieke van jouw persoonlijkheid, die gedijt in een 
sfeer van zich-in-de-wereld-veilig-voelen en thuis voelen. 

Completen, het voltooien van de cirkel 
1 9 : 0 0  -  1 9 : 2 0  P S A L M  9 1

Overweeg 

Wat betekent actie voor mij? 

• wat is het in mijn leven? 

• waar sta ik stil voordat ik handel? 

• waar schiet ik direct in re-actie?



Mysticus 

Rumi was een filosoof en dichter van Perzische afkomst en soefi-mysticus, een stro-
ming in Islam. Hij was een tijdgenoot van Franciscus van Assisi en leefde van 
1207-1273. Rumi is een van de belangrijkste personen uit de Perzische dichtkunst 
door zijn religieuze gedichten die God prijzen. Hij wordt ook wel Mevlana ge-
noemd; dit betekent 'onze meester’. Rumi's leraar was de mysterieuze derwisj 
Sjems Tebrizi. 

Rumi was de leidende figuur van de soefibeweging in het middeleeuwse Konya 
(Turkije). Hij filosofeerde met name over de voordelen van verdraagzaamheid. Bij 
zijn dood streden de joden, christenen en moslims van Konya om de eer hem naar 
zijn graf te mogen dragen. Zijn graf is nog steeds een heilige plaats voor volgelin-
gen. Hij stichtte er onder andere de dansende derwisjen (Mevlevi), een soefi-orde 
van religieuze dansers en muzikanten. In de dans draaien zij om hun as, waarbij zij 
mediteren en de naam van God aanroepen. 

Rumi’s gedichten vormen een prachtige inspiratiebron voor de verstilling die je met 
een kloosterdag wilt bereiken. In dit hoofdstuk geef ik je voor ieder gebedsmoment 
de vertaling van een passend gedicht. Je kunt deze gedichten een plek geven in je 
dagritme als extra inspiratie. Natuurlijk kun je ook andere gedichten uitzoeken die 
jou aanspreken en passen bij een specifiek getijde.

Mohamed Jalal ad-Din Rumi 
H O O F D S T U K  7



Jarenlang andere mensen imiterend 
probeerde ik mijzelf te leren kennen. 

Van binnenuit kon ik niet 
beslissen wat te doen. 

Geheel verblind, 
hoorde ik mijn naam roepen. 

Toen stapte ik naar buiten. 

Vigilie, de nachtwake  
2 : 3 0  -  3 : 0 0  M E V L A N A  R U M I

Toen stapte ik naar buiten



De wind van de dageraad 
heeft geheimen voor je beschikbaar. 

Ga niet weer slapen. 

Je moet vragen om wat je echt wilt. 
Ga niet weer slapen. 

Mensen lopen heen en weer over de drempel 
waar de twee werelden elkaar raken. 

De deur is rond en open. 

Ga niet weer slapen. 

Lauden, het dagen van het licht  
6 : 3 0  -  7 : 0 0  M E V L A N A  R U M I

Ga niet weer slapen



Iedere ambachtsman zoekt naar wat er niet is 
om zijn ambacht te beoefenen. 

Een bouwvakker zoekt naar het verrotte gat, 
daar waar het dak instort; 

een waterdrager pikt een leeg vat uit; 
een timmerman stopt bij het huis 

dat geen deur heeft. 

Arbeiders haasten zich naar een aanwijzing 
die op leegte duidt, die ze dan beginnen te vullen. 
Hun hoop evenwel, hebben ze op leegte gesteld. 

Denk dus niet dat je die moet vermijden. 
Hij bevat wat je nodig hebt. 

Dierbare ziel, als je niet bevriend was 
met het uitgestrekte niets binnenin je, 

waarom zou je er dan steeds je netten inwerpen 
en zo geduldig wachten? 

Deze onzichtbare oceaan heeft je  
zoveel overvloed gegeven, 

maar jij noemt het nog steeds “dood” 
wat jou levensonderhoud en werk geeft. 

Priem, doelbewuste start  
8 : 0 0  -  8 : 1 5  M E V L A N A  R U M I

Ambacht en leegte



Wat er ook komt in jouw leven, 
het komt vanuit noodzaak, 

een soort overmatige spanning, 
een diep verlangen dat je opjaagt. 

Het is als de pijn van Maria, 
die haar voorbereidde op de geboorte van baby Jezus. 

Haar schoot opende de lippen 
en sprak het Woord. 

Ieder deel in jou heeft een geheime taal. 
Je handen en voeten zeggen 

wat je hebt gedaan. 

En iedere nood brengt vroeg of laat in wat nodig is. 
Pijn baart genezing als een kind. 

Niets hebben brengt voorzieningen voort. 
Vraag een moeilijke vraag 

en vroeg of laat zal een prachtig antwoord verschijnen. 

Bouw een schip en vroeg of laat zal er ook water zijn. 
Het tere, schreeuwende geluid van een kind roept 
druppels melk voort uit de borst van de moeder. 

Wees dorstig naar het ultieme water, 
het levenswater, 

en wees dan gereed voor wat er uit de bron voortkomt. 

Stop het niet. 

Terts, zegening  
1 0 : 0 0  -  1 0 : 1 5  M E V L A N A  R U M I

Wat er ook komt in je leven



Kom, kom, wie je ook bent, 
zwerver minnaar, 

liefhebber van het heengaan. 

Het maakt niet uit. 
Wij zijn geen karavaan 

van wanhoop. 

Kom, ook al heb je je belofte 
al duizendmaal verbroken. 

Kom, kom, kom opnieuw. 

Sext, bezieling en overtuiging  
1 2 : 1 5  -  1 2 : 3 0  M E V L A N A  R U M I

Kom, kom wie je ook bent



Als je voelt dat er iets in je samentrekt, reiziger, 
is dat voor je bestwil. 

Verbrand jezelf niet in verdriet. 

In de toestand van verruiming en vreugde 
besteed je iets 
en die uitgave 

heeft het inkomen van de pijn nodig. 

Als het altijd zomer zou zijn, 
zou de gloeiende hitte de tuin verbranden, 

bodem en wortels,  
zodat niets ooit opnieuw zou groeien. 

De maand december is grimmig maar vriendelijk; 
de zomer is vol gelach, maar hij brandt niettemin. 

Als je samentrekking ervaart, 
zie dan de verruiming erin; 

wees vrolijk, frons je voorhoofd niet. 

De kinderen lachen, de wijzen lijken ernstig. 
Verdriet komt van de lever  
en lachen van de longen. 

De ogen van een kind zijn,  
net als die van de ezel, 

slechts op de stal gericht; 
terwijl de ogen van de wijzen 

helemaal het einde zien. 

None, het lengen van de schaduwen  
1 4 : 3 0  -  1 4 : 4 5  M E V L A N A  R U M I

Als je samentrekking ervaart



De weg is vol van oprechte offers. 
Het struikgewas dat het pad blokkeert, 

is alles wat je daarvan weerhoudt, 
elke vrees dat je misschien in stukjes breekt 

als een glazen fles. 
Deze weg vraagt moed en uithoudingsvermogen. 

Toch is hij vol van voetstappen! 
Wie zijn die metgezellen? 

Zij zijn sporten in jouw ladder. Gebruik hen! 
Met gezelschap versnel je je opgang. 

Misschien ben je gelukkig genoeg in het voortgaan, 
maar met anderen kom je verder, en sneller. 

Iemand die opgewekt en alleen naar het 
douanehuis gaat om zijn reizigersbelasting te betalen, 
zal nog lichthartiger gaan als er vrienden met hem zijn. 

Iedere profeet zocht metgezellen uit. 
Een muur die alleen staat, is zonder nut, 
maar plaats drie of vier muren samen, 

en zij zullen een dak ondersteunen 
en houden het graan droog en veilig. 

Als inkt zich bij een pen voegt, 
kan het blanke papier iets zeggen. 

Bies en riet moeten geweven worden 
om nuttig te zijn als mat. 

Als zij niet ineengestrengeld waren 
zou de wind hen weg doen waaien. 

Evenzo heeft God 
schepselen samengebracht 

en hen vriendschap gegeven. 

Vespers, het ontsteken van de lampen  
1 7 : 0 0  -  1 7 : 3 0  M E V L A N A  R U M I

Over geweven worden



Er is een noodzakelijk sterven, 
en dan ademt Jezus opnieuw. 

Er groeit weinig 
op getande rots. 

Wees grond. 

Wees verbrokkeld, 
dan zullen de wilde bloemen opkomen 

waar jij bent. 

Al teveel jaren 
ben je rotsachtig geweest. 

Probeer iets anders. 

Geef je over. 

Completen, het voltooien van de cirkel  
1 9 : 0 0  -  1 9 : 2 0  M E V L A N A  R U M I

Geef je over


	Kloosterdag
	Gebed voor de stilte

	Achtergronden
	hoofdstuk 1
	St. Benedictus van Nursia
	regel van benedictus
	hoofdstuk 2
	‘Zeven maal daags heb ik U lof gezongen’
	getijdengebed
	hoofdstuk 3
	Zielentijd
	muziek van de stilte

	Voorbereidingen
	hoofdstuk 4
	Ora, labora, lege
	dagstructuur
	Overzicht kloosterdag
	Leerwens
	DAGSTRUCTUUR
	Hoofdstuk 5
	Eigen ruimte
	praktische aanwijzingen
	Kloostercel
	Aankleding gebedsplek
	Muziek
	Smartphone
	praktische aanwijzingen
	Huisgenoten
	Overgave
	Ora (gebedsmoment)
	praktische aanwijzingen
	Labora (monnikenwerk)
	Lege (lectio divina)

	Uitvoering
	hoofdstuk 6
	Een leidraad
	02:30 - 03:00 Vigilie, de nachtwake
	06:30 - 07:00 Lauden, het dagen van het licht
	08:00 - 08:15 Priem, doelbewuste start
	10:00 - 10:15 Terts, zegening
	12:15 - 12:30 Sext, bezieling en overtuiging
	14:30 - 14:45 None, het lengen van de schaduwen
	17:00 - 17:30 Vespers, het ontsteken van de lampen
	19:00 - 19:20 Completen, het voltooien van de cirkel
	2:30 - 3:00 psalm 63
	Karakteristiek
	Overweeg:
	6:00 - 6:30 psalm 66
	Karakteristiek
	Overweeg
	8:00 - 8:15 psalm 92
	Karakteristiek
	Overweeg
	10:00 - 10:15 psalm 67
	Karakteristiek
	Overweeg
	12:15 - 12:30 psalm 121
	Karakteristiek
	Overweeg
	14:30 - 14:45 psalm 51
	Karakteristiek
	Overweeg
	17:00 - 17:30 psalm 84
	Karakteristiek
	Overweeg
	19:00 - 19:20 psalm 91
	Karakteristiek
	Overweeg
	hoofdstuk 7
	Mysticus
	2:30 - 3:00 mevlana RUMI
	Toen stapte ik naar buiten
	6:30 - 7:00 mevlana RUMI
	Ga niet weer slapen
	8:00 - 8:15 mevlana RUMI
	Ambacht en leegte
	10:00 - 10:15 mevlana RUMI
	Wat er ook komt in je leven
	12:15 - 12:30 mevlana RUMI
	Kom, kom wie je ook bent
	14:30 - 14:45 mevlana RUMI
	Als je samentrekking ervaart
	17:00 - 17:30 mevlana RUMI
	Over geweven worden
	19:00 - 19:20 mevlana RUMI
	Geef je over


